
Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

71 

 

Spritualitas Pendidikan Islam Menurut Syed Naquif Al-Attas 

Syahrul Hasibuan 

 Sekolah Tinggi Agama Islam Rokan Bagan Batu 

Email: syahrulhsb@gmail.com 

 

  

                                                                ABSTRACT 

This study aims to determine the Spirituality of Islamic Education According to Syed Naquif Al-

Attas. This research is library research or library research, namely research conducted by collecting 

data or scientific writing that aims at research objects or library data collection, or studies carried 

out to solve a problem which is basically based on critical and in-depth analysis of relevant library 

materials. As for the method of collecting research data taken from data sources, what is meant by 

data sources in research is the subject from which data can be obtained. The results of this study. 

Academically, critical and innovative thinking like what Al-Attas did, in the context of advancing 

the world of Islamic education is a necessity, a condition sine quanon to be continuously developed. 

This is a consequence and reflection of a sense of human responsibility that has the main function 

and duty as Abdullah and Khalifatullah. Al-Attas argues that knowledge can be obtained by humans 

through an intuitive process. This is understandable because all that appears and is reality is God. It 

is from this God that there is radiance, or in other words it overflows into a multitude of forms, one 

of which is knowledge. This is also reinforced by al-Attas' view that Islam for him is the most 

complete way of life. Meanwhile, in relation to the true purpose of human life, is to carry out 

worship or serve Allah SWT. 

Key Word: Sprituality, Islamic of Education, Syed Naquif Al-Attas 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Spritualitas Pendidikan Islam Menurut Syed Naquif Al-

Attas. Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan atau library research, yakni penelitian yang 

dilakukan melalui mengumpulkan data atau karya tulis ilmiah yang bertujuan dengan obyek 

penelitian atau pengumpulan data yang bersifat kepustakaan, atau telaah yang dilaksanakan untuk 

memecahkan suatu masalah yang pada dasarnya tertumpu pada penelaahan kritis dan mendalam 

terhadap bahan-bahan pustaka yang relevan. Adapun metode pengumpuluan data penelitian ini 

diambil dari sumber data, Yang dimaksud sumber data dalam penelitian adalah subjek dari mana 

data dapat diperoleh. Hasil penelitian ini. Secara akademis pemikiran kritis dan inovatif seperti 

yang dilakukan Al-Attas, dalam konteks demi kemajuan dunia pendidikan Islam merupakan suatu 

keniscayaan, conditio sine quanon untuk ditumbuhkembangkan secara terus menerus. Hal tersebut 

merupakan konsekwensi dan refleksi rasa tanggung jawab manusia yang memiliki fungsi dan tugas 

utama sebagai Abdullah dan Khalifatullah. Al-Attas berpendapat bahwa ilmu pengetahuan dapat 

diperoleh manusia melalui suatu prosesintuitif. Hal ini dapat dimengerti karena semua yang tampak 

dan merupakan realitas adalah Tuhan. Dari Tuhan inilah adanya pancaran, atau dengan kata lain 

melimpah menjadi wujud-wujud yang sangat banyak, yang diantaranya adalah ilmu pengetahuan. 

Hal ini juga diperkuat dengan pandangan al-Attas bahwa Islam baginya adalah way of life atau jalan 

hidup yang terlengkap. Sedangkan dalam kaitan dengan tujuan sejati hidup manusia, adalah untuk 

menjalankan ibadah atau berbakti kepada Allah SWT.  

Kata Kunci: Spritualitas, Pendidikan Islam, Syed Naquif Al-Attas   

Pendahuluan 

Eksistensi dan peran ilmu pengetahuan 

sesungguhnya sangat penting dalam 

membangun sebuah peradaban dan begitu juga 

eksistensi manusia agar bisa survive untuk 

hidup dan untuk membedakan derajatnya 

dengan yang lain adalah dengan ilmu 

mailto:syahrulhsb@gmail.com


Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

72 

 

pengetahuan. Oleh karenanya, Allah swt 

menengaskan pernyataan tersebut dalam al-

qur’an, “Allah akan meninggikan orang-orang 

yang beriman di antaramu dan orang-orang 

yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat 

dan Allah maha mengetahui apa yang kamu 

kerjakan”. Pada tahap ini, sesungguhnya Allah 

swt tidak memisahkan ilmu pengetahuan yang 

satu dengan yang lainnya bahwa orang yang 

berilmu pada disiplin atau bidang ilmu apapun 

akan diangkat derajatnya. Karena sumber ilmu 

pengetahuan seseungguhnya dari yang maha 

satu. Inilah kemudian yang menjadikan ilmu 

pengetahuan terintegrasi, tidak ada dikotomi 

antara yang satu dengan yang lainnya (Rafiyanti 

Paramitha Nanu, 2021). 

Namun dalam realitas proses di lapangan, 

sesungguhnya “sulit” untuk disatukan karena 

pembidangan ilmu pengetahuan itu sendiri 

masih meninggalkan istilah atau konsep 

disintegrasi atau ada kesan dikotomi seperti 

pembidangan ilmu agama dengan ilmu umum, 

pendidikan agama dengan pendidikan umum 

begitu juga dengan lembaga pendidikan agama 

dengan lembaga pendidikan umum atau fakultas 

agama dengan fakultas umum (Rakhmat, 2020). 

Sejarah integrasi ilmu pengetahuan 

sesungguhnya membutuhkan proses yang amat 

panjang, dimana hal tersebut memiliki latar 

belakang kekecewaan kaum intelektual muslim 

terkait dengan dikotomi ilmu pengetahuan yang 

menyebabkan semakin terbelakangnya umat 

Islam di setiap bidang ilmu pengetahuan pada 

lapisan umat di dunia ini (Nuryanti & Hakim, 

2020).  

Oleh karenanya, apakah istilah “sulit” 

untuk mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan 

istilah “kekecewaan” kaum intelektual umat 

Islam tersebut benar terkait dengan dikotomi 

ilmu pengetahuan, dan kemudian melakukan 

islamisasi ilmu pengetahuan dan integrasi 

keilmuan. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian 

kepustakaan atau library research, yakni 

penelitian yang dilakukan melalui 

mengumpulkan data atau karya tulis ilmiah 

yang bertujuan dengan obyek penelitian atau 

pengumpulan data yang bersifat kepustakaan, 

atau telaah yang dilaksanakan untuk 

memecahkan suatu masalah yang pada dasarnya 

tertumpu pada penelaahan kritis dan mendalam 

terhadap bahan-bahan pustaka yang relevan 

(Sugiyono, 2013) . Adapun masalah pada 

penelitian ini adalah untuk mengetahui Gaya 

Dan Tipe Kepemimpinan  Kepala Sekolah 

(Suwandi, 2021).Adapun metode pengumpuluan 

data penelitian ini diambil dari sumber data, 

Yang dimaksud sumber data dalam penelitian 

adalah subjek dari mana data dapat diperoleh. 

Apabila peneliti menggunakan dokumentasi, 

maka dokumen atau catatanlah yang menjadi 

sumber data, sedangkan isi catatan subjek 

penelitian atau variable penelitian (Hikmawati, 

2020). 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Spritualitas Pendidikan Islam Menurut Syed 

Naquib Al-Attas 

a. Biografi Muhammad Naquib Al Attas 
Syed Muhammad Naquib Al-Attas adalah 

salah seorang pemikir Islam yang menguasai 

pelbagai disiplin ilmu, seperti teologi, filsafat, 

metafisika, sejarah dan sastra. Kontribusi dia 

dalam pengembangan pelbagai disiplin ilmu dan 

peradaban Melayu tidak diragukan lagi. Kata 

Fazlurrahman Syed Naquib Al Attas adalah 

seorang pemikir yang “jenius” (Wan Mohd Nor 

Wan Daud, 2003). Untuk lebih jelasnya 

dibawah ini akan diuraikan dalam riwayat hidup 

dan latar belakang pendidikan serta peran 

sosialnya dan pemikira-pemikirannya. 

b. Riwayat Hidup 

Syed Muhammad Naquib ibn Abdullah 

ibn Muhsin Al-Attas lahir pada tanggal 5 

September 1931 di Bogor, Jawa Barat. Silsilah 

keluarganya bisa dilacak melalui 

silsilah sayyid dalam keluarga Ba’Alawi di 

Hadramaut dengan silsilah yang sampai pada 

Imam Hussein, cucu Nabi Muhammad Saw 

(Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003). Ayahnya 

bernama Syed Ali putra dari Abdullah ibn 

Muhsin ibn Muhammad Al-Attas. Kakek Syed 

Muhammad Naquib adalah salah seorang wali 

yang sangat berpengaruh di Indonesia maupun 

negeri Arab. Neneknya, Ruqayah Hanum adalah 

wanita Turki berdarah aristocrat yang menikah 

dengan Ungku Abdul Majid, Adik Sultan Abu 

Bakar Johor (w 1895) yang menikah dengan 

adik Ruqayah Hanum, Khadijah, yang 

kemudian menjadi ratu Johor. Setelah Ungku 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

73 

 

Abdul Majid meninggal, Ruqayah menikah lagi 

dengan Syed Abdullah Al Attas dan dikarunia 

anak bernama Syed Ali Attas (ayah Muhammad 

Naquib). Sedangkan Ibunya bernama Syarifah 

Raguan Al-Aydarus, yang masih keturunan dari 

kerabat raja-raja Sunda Sukapura, Bogor Jawa 

Barat. Salah seorang ulama leluhur Muhammad 

Naquib dari pihak ibu adalah Syed Muhammad 

Al-Aydarus. Dimana beliau merupakan guru 

dan pembimbing ruhani Syed Abu Hafs Umar 

ba Syaiban dari Hadramaut, dan yang 

mengantarkan Nur Al-Din Ar-Raniri, salah satu 

ulama terkemuka didunia Melayu, ke tarekat 

Rifa’iyah (Wan Mohd Nor Wan Daud, 2003).  

c. Pendidikan Muhammad Naquib Al Attas 
 Usia 5 tahun, al-Attas dibawa orang 

tuanya migrasi ke Malaysia. Al-Attas mendapat 

pendidikan dasar di Ngee Heng Primary School. 

sampai usia 10 tahun. Di sana , al-Attas tingal 

bersama pamannya, Ahmad, kemudian dengan 

bibinya, Azizah yang suaminya bernama Dato’ 

Jaafar ibn Haji Muhammad, Kepala menteri 

Johor Modern yang pertama. Kemudian al-Attas 

dan keluarganya kembali ke Indonesia. Disini 

al-Attas melanjutkan pendidikan di “urwah al-

wusqa:, Sukabumi selama 4 tahun pada tahun 

1941-1945. Al-Attas mendalami tradisi Isla, 

bisa dipahami karena saat itu di Sukabumi 

berkembang perkumpulan tarekat Naqsaban 

diyah (Yakin, 2018).  

Al-Attas kembali ke Malaysia dengan 

memasuki dunia militer dengan mendaftarkan 

sebagai tentara kerajaan upaya mengusir 

penajah Jepang. Dalam bidang kemiliteran al-

attas telah menunjukkan kelasnya, sehingga 

atasanya memilih dia sebagai salah satu peserta 

pendidikan militer yang lebih tinggi. Dia juga 

belajar sekolah militer di Inggris (Zulham 

Effendi, 2020). 

Setelah menamatkan sekolah menengah 

pada 1951, al-Attas mendaftar di resiman 

Melayu sebagai kadet dengan nomor 6675. Di 

Sandhurst al-Attas berkenalan untuk pertama 

kalinya dengan pendangan metafisika tasawuf, 

terutama dari karya-karya Jami. Setamatnya dari 

sandhurst, al-Attas ditugaskan sebagai kantor 

resimen tentara kerajaan Malaya, Federasi 

Malaya, yang ketika itu sibuk menghadapi 

serangan komunis yang bersarang di hutan, 

namun tidak lama (Rizqi Fauzi Yasin, 

2017).        

Setelah Malaysia merdeka (1957), al-

Attas mengundurkan diri dari dinas militer, dan 

mengembangkan potensi dasarnya yakni bidang 

intelekual. Untuk itu al-Attas sempat masuk 

Universitas Malaya selama 2 tahun. Berkat 

kecerdasannya dan ketekunannya, di dikirim 

oleh pemerintah Malaysia untuk melanjutkan 

studi di Institut of Islamic Studies, Mc.Gill, 

Canada. Berhasil menggondol gelar master 

dengan mempertahankan tesis Reniry and the 

Wujudyyah of 17th Century Acheh. 

Setelah menamatkan sekolahmenengah 

pada 1951, al-Attas mendaftar di resiman 

Melayu sebagai kadet dengan nomor 6675. Di 

Sandhurst al-Attas berkenalan untuk pertama 

kalinya dengan pendangan metafisika tasawuf, 

terutama dari karya-karya Jami. Setamatnya dari 

sandhurst, al-Attas ditugaskan sebagai kantor 

resimen tentara kerajaan Malaya, Federasi 

Malaya, yang ketika itu sibuk menghadapi 

serangan komunis yang bersarang di hutan, 

namun tidak lama (Nuryamin, 2022). 

Al-attas kembali ke Malaysia pada 1965, 

Termasuk di antara orang sedikit orang 

Malaysia pertama yang memperolehelar Doctor 

of Philosophy dan yang didapatkan dari 

Universitas London, al-Attas dilantik menjadi 

Ketua Jurusan Sastra di Fakultas kajian Melayu 

Universitas Malaya, Kuala Lumpur, dari 1968 

sampai 1070, dia menjabat sebagai Dekan 

Fakultas Sastra di kampus yang sama. Dia juga 

bertanggung jawab dalam upaya menjadikan 

bahasa Melayu sebagai bahasa pengantar di 

lingkungan fakultas dan universitas, yang 

karenanya terpaksa menghadapi oposisi dosen-

dosen lain yang tidak menyetujui usaha 

terebut(Ahmad, 2021). 

Pada 1979, dalam kapasitasnya sebagai 

salah seorang Pendiri Senior UKM Universitas 

Kebangsaan Malaysia), al-Attas  juga berusaha 

mengganti pemakaian bahasa Inggris sebagai 

bahasa pengantar di UKM dengan bahasa 

Melayu. Dia juga ikut mengonseptualisasikan 

dasr-dasar filsafat UKM dan melopori 

pendidikan fakultas ilmu dan kajian Islam. 

         Syed Muhammad Naquib Al-Attas adalah 

seorang pakar yang menguasai perbagai disiplin 

ilmu, seperti teologi, filsafat dan metefisika, 

https://www.blogger.com/null
https://www.blogger.com/null
https://www.blogger.com/null
https://www.blogger.com/null


Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

74 

 

sejarah dan sastra. Dia juga seorang penulis 

yang produktif ferensi peradaban Melayu 

(Hasib, 2020). 

Dia juga orang yang merancang dan 

mendesain bangunan kampus ISTAC pada 

1991. Pada tahun 1993, dia diminta menyusun 

tulisan klasik yang unik untuk Kursi 

Kehormatan Al-Ghazali. Pa tahun 1994 dia 

diminta untuk menggambar auditorium dan 

masjid ISTAC lengkap dengan lanskap dan 

dekorasi interior yang bercirikan seni arsitektur 

Islamyang dikemas dalam sentuhan tradisional 

dan gaya Kosmopolitan. Tahun 1997 Al-Attas 

dipercaya untuk membangun kampus ISTAc 

baru yang hanyaa beberapa kilometer dari 

bangunan ISTAC sekarang (Hasib, 2020). 

     Al-Attas sering mendapat penghargaan 

internasional,  misalnya al-Attas pernah 

dipercaya untuk memimpin diskusi panel 

mengenai Islam di Asia Tenggara pada Congres 

Internasional des Orientalistes yang ke-29 di 

paris tahun 1979. Pada tahun 1975, atas 

kontribusinya dalam perbandingan filsafat, dia 

dilantik sebagai anggota Imperial Iranian 

Academy of Philosophy. Dia juga pernah 

menjadi konsultan Utama penyelenggaraan 

Festival Islam Internasional (World of Islam 

Festival) di London 1976, sekaligus menjadi 

pembicara dan utusan dalam Konferensi Islam 

Internasional yang diadakan secara bersamaan 

di tempat yang sama (Rachmawati & 

Purwandari, 2022). 

d. Karya-karya Muhammad Naquib Al Attas 

Al-Attas merupakan seorang pemikir yang 

dapat dikategorikan sebagai pemikir Islam yang 

sangat produktif. Selain mendirikan 

International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. Menurut catatan Wan Mohd Nor 

Wan Daud, Al Attas sampai sekarang telah 

menulis 26 buku dan Monograf, baik yang 

diterjemahkan dalam bahasa Inggris maupun 

Melayu, dan banyak yang diterjemahkan ke 

dalam bahasa lain : seperti Bahasa Arab, Persia, 

Turki, Urdu, melayu, Indonesia, Prancis, 

Jerman, Rusia, Bosnia, Jepang, India, Korea dan 

Albania, karya-karyanya tersebut 

adalah(Rachmawati & Purwandari, 2022): 

a) Islam and Secularism, ABIM, Kuala 

Lumpur, 1978, di-terjemah oleh Karsidjo 

Djojosumarno dengan judul: Islam dan 

sekularisme, Pustaka, Bandung, 1981. 

b) Aims and Objectives of Islamic Education, 

Hodder Stoughton, London and University 

of King Abdul Aziz, Jeddah, 1979. Buku 

ini di tulis bersama tujuh orang termasuk 

juga Al-Attas dengan bahasan: Preliminary 

Thoughts on the Nature of Knowledge and 

the Definition and Aims of Education, dan 

sekaligus dia sebagai penyunting. 

c)  The Concept of Education in Islam: A 

Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, ABIM, Kuala Lumpur, 1980, di-

terjemah oleh Haidar Baqir, dengan 

judul: Konsep pendidikan dalam Islam: 

Suatu rangka Pikir Pembinaan Filsafat 

Pendidikan Islam, Mizan Bandung, 1994. 

d)  Islam and the Philosophy of Science, 

ISTAC, Malaysia, 1989 di-terjemah oleh 

Saiful Muzani, dengan judul: Islam dan 

Filsafat Sains, Mizan, Bandung, 1995. 

Adapun karya-karya Al-Attas yang 

berkaitan dengan kebudayaan Islam Melayu 

adalah:Rangkaian Ruba’iyat (1959), Some 

Aspect of Sufism as understood and Practiced 

among the Malays(1963), Raniri and 

the wujudiyah of 17th century Acheh, 

Monograph of the Royal Asiatic 

Society(1966), The Origin of the Malay 

Sha’ir (1968), Preleminary Statement on 

a general Theory of the Islamization of the 

malay-Indonesia Archipelago(1969), The 

Mysticism of Hamzah 

Fansuri  (1969),Concluding Postcript to the 

Malay Sha’ir (1971), The Correct date of the 

Trengganu Inscription (1971),Islam dalam 

Sejarah dan Kebudayaan 

Melayu (1972), Risalah untuk kaum 

Muslimin (tt), Comments on the 

Refutation (tt), A Commentary on the Hujjat Al-

Siddiq of Nur Al-Din Al-Raniri (1986), The 

Oldest Known malay Manuscript: A 16 th 

century Malay Translation of the Aqaid of Al-

Nasafi (1988).31 The Nature of Man and the 

phsychology of the Human Soul (1990), The 

Intuition of Existence (1990), On Quiddity and 

Essence(1990), The Meaning and Experience of 

Happiness in Islam (1993) The Degrees of 

Existence(1994), Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam ; An Exposition of the 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

75 

 

fundamental Elements of the worldview of 

Islam (1995) (Wira Arifin Jamil, Abd. Basit, 

2020). 

 

 

Konsep Pendidikan Islam Menurut Naquib 

Al-Attas 

a. Pengertian Pendidikan Islam 

Arti pendidikan secara terminologiy 

adalah usaha sadar yang dilakukan dengan 

penuh keinsyafan yang ditujukan untuk 

keselamatan dan kebahagiaan manusia. 

Pendidikan tidak hanya bersifat pelaku 

pembangunan tetapi sering merupakan 

perjuangan pula. Pendidikan berarti memelihara 

hidup tumbuh kearah kemajuan (Rakhmat, 

2020). 

Kata Pendidikan selanjutnya sering 

digunakan untuk menerjemahkan 

kata education dalam bahasa Inggris. 

Sedangkan pengajaran digunakan untuk 

menerjemahkan kata teaching juga dalam 

bahasa Inggris. Kata education yang berarti 

pendidikan. secara konseptual dikaitkan dengan 

kata-kata lain educare yang menurut Al-Attas 

berarti menghasilkan, mengembangkan dari 

kepribadian yang tersembunyi atau potensial 

yang didalamnya proses menghasilkan dan 

mengembangkan mengacu kepada segala 

sesuatu yang bersifat fisik material (Nuryanti & 

Hakim, 2020).  

Adapun kata pendidikan dalam bahasa 

Arab memiliki tiga istilah, yaitu pertama, 

adalah kataTarbiyah ( تربية) yang berarti 

mendidik.  kedua, kata Ta’lim (تعليم) yangberarti 

mendidik, 

mengajarkan,  ketiga kata Ta’dib ( تأديب  ) yang 

berarti mengajarkan (Zulham Effendi, 2020).  

Keberagaman Khasanah pemikiran Islam, 

juga membawa perbedaan para pemikir di 

dalam menggunakan Istilah pendidikan Islam. 

Ada menggunakan 

istilah tarbiyah, ta’lim dan ta’dib. Menurut 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Istilah ta’dib lebih tepat untuk mengartikan 

pendidikan Islam. Dari pada menggunakan 

istilah tarbiyah atau ta’lim. Al-Attas merujuk 

Hadist. “ Addabani rabbi fa aksana ta’dibi” ( 

HR.Imam Muslim). Tuhanku telah mendidikku 

(addabani, yang secara literal berarti telah 

menanamkan adab pada diriku), maka sangat 

baiklah mutu pendidikanku (ta’dibi). 

Sehingga Naquib Al Attas mendefinisikan 

pendidikan Islam sebagaimana berikut: 

“Pengenalan dan pengakuan, yang secara 

berangsur-angsur ditanamkan di dalam diri 

manusia, mengenai tempat-tempat yang tepat 

dari segala sesuatu ke dalam tatanan penciptaan, 

sedemikian rupa sehingga membimbing ke arah 

pengenalan dan pengakuan akan kedudukan 

Tuhan yang tepat dalam tatanan wujud dan 

kepribadian”. 

Menurut Al-Attas, ada beberapa kosa kata 

yang merupakan konsep kunci untuk 

membangun konsep pendidikan yaitu: 

makna (ma’na), ilmu (‘ilm), keadilan (‘adl), 

kebijaksanaan (hikmah), 

tindakan (‘amal), kebenaran atau ketepatan 

sesuai dengan fakta (haqq), 

nalar (Nathiq), jiwa (nafs), hati(qalb), pikiran (‘

aql), tatanan hirarkhis dalam penciptaan 

(maratib dan darajat), kata-kata, tanda-tanda 

dan simbol-simbol (ayat) dan interpretasi 

(tafsir dan ta’wil). 

Adapun konsep kunci yang merupakan 

inti pendidikan dan proses pendidikan 

adalah Adab.Karena Adab adalah disiplin tubuh, 

jiwa, dan ruh yang menegaskan pengenalan dan 

pengakuan mengenai posisi yang tepat 

mengenai hubungannya dengan potensi 

Jasmani, intelektual dan ruhaniyah. 

Adab diartikan juga disiplin terhadap 

pikiran dan jiwa, yakni pencapaian sifat-sifat 

yang baik oleh pikiran dan jiwa untuk 

menunjukkan tindakan yang betul melawan 

yang keliru, yang benar melawan yang salah, 

agar terhindar dari kehinaan. 

Istilah Ta’dib adalah paling tepat untuk 

mengartikan pendidikan Islam, 

karena ta’dib sasaran pendidikannya adalah 

manusia. Dimana Pendidikan meliputi unsur 

pengetahuan, pengajaran dan pengasuhan yang 

baik. Ketiga unsur tersebut sudah masuk dalam 

konsep ta’dib (Nuryamin, 2022).  

Menurut Al-Attas, ta’dib merupakan 

bentuk mashdar dari addaba yang berarti 

memberi adab atau pendidikan. Dengan 

demikian adab yang diturunkan dari akar yang 

sama dengan ta’dib diartikan sebagai 

lukisan(masyhad) keadilan yang dicerminkan 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

76 

 

oleh kearifan, ini adalah pengakuan atas 

berbagai hirarkhi(maratib) dalam tata tingkat 

wujud, eksistensi, pengetahuan dan perbuatan 

seiring yang sesuai dengan pengakuan itu 

(Ahmad, 2021). 

Mengingat makna pengetahuan dan 

pendidikan hanya berkenaan dengan manusia 

saja dan lebih luas adalah masyarakat, maka 

pengenalan dan pengakuan tempat-tempat yang 

tepat dari segala sesuatu di dalam tatanan 

penciptaan mesti paling utama diterapkan pada 

pengenalan dan pengakuan manusia itu sendiri 

tentang tempatnya yang tepat yaitu 

kedudukannya dan kondisinya dalam kehidupan 

sehubungan dengan dirinya, keluarganya, 

kelompoknya, komunitasnya dan 

masyarakatnya, serta kepada disiplin pribadinya 

di dalam mengaktualisasikan dalam dirinya 

pengenalan dan pengakuan (Hasib, 2020).  

Hal ini berarti bahwa dia mesti 

mengetahui tempatnya di dalam tatanan 

kemanusiaan yang mesti dipahami sebagai 

teratur secara hirarkhis dan sah ke dalam 

berbagai derajat (darajat) keutamaan 

berdasarkan kriteria Al-Qur’an tentang akal, 

ilmu dan kebaikan (ihsan) dan mesti bertindak 

sesuai dengan pengetahuan dengan cara yang 

positif, dipujikan dan terpuji. Pengenalan diri 

pribadi yang dipenuhi dalam pengakuan diri 

inilah yang didefinisikan di sini sebagai adab. 

Apabila kita berkata bahwa pengakuan 

merupakan unsur fundamental dalam 

pengenalan yang benar, dan bahwa pengakuan 

tentang apa-apa yang dikenali inilah yang 

menjadikan pendidikan (Rachmawati & 

Purwandari, 2022). 

Dalam kaitannya dengan Kebebasan 

manusia sebenarnya secara implicit, kalau di 

lihat lebih jauh dari konsep adab yang 

dijelaskan oleh Al Attas cukup memberikan 

ruang terhadap kebebasan manusia namun ada 

penekanan yang berbeda. Artinya akomodasi 

kebebasan ini tidak bercorak antroposentris an 

sich tapi juga ditekankan nilai transendensi atau 

spriritualitasnya. Sebagimana yang diidealkan 

bahwa pendidikan untuk membentuk manusia 

universal. 

b. Tujuan Pendidikan Islam 
Tujuan pendidikan adalah masalah inti 

dalam pendidikan. Hakekat atau Tujuan 

pendidikan harus berorientasi kepada manusia, 

oleh sebab itu pendidikan dan manusia tidak 

bisa dipisah-pisahkan. Rumusan tentang tujuan 

pendidikan Islam menurut konggres Pendidikan 

Islam se-Dunia di Islam tahun 1980, 

menunjukkan bahwa pendidikan harus 

merealisasikan cita-cita (idealitas) Islam yang 

mencakup pengembangan kepribadian muslim 

yang bersifat menyeluruh secara harmonis 

berdasarkan potensi psikologis dan 

fisiologis (jasmaniah) manusia yang mengacu 

kepada keimanan dan sekaligus berilmu 

pengetahuan secara berkeseimbangan sehingga 

terbentuklah manusia muslim yang paripurna 

yang berjiwa tawakkal (menyerahkan diri) 

secara total kepada Allah. 

Sedangkan Tujuan pendidikan Menurut 

Al-Attas, sebagaimana di kutip oleh Ismail SM. 

Bahwa tujuan mencari pengetahuan dalam Islam 

ialah menanamkan kebaikan dalam diri sendiri 

sebagai manusia maupun sebagai diri individu. 

Ismail SM menegaskan bahwa tujuan 

pendidikan Islam adalah lebih berorientasi pada 

Individu.  Al Attas menjelaskan bahwa tujuan 

pendidikan dalam Islam adalah untuk 

membentuk dan menghasilkan manusia yang 

baik. Baik dalam konsep manusia yang baik 

berarti tepat sebagai manusia adab yakni 

meliputi kehidupan material dan spiritual 

manusia. Karena manusia, sebelum menjadi 

manusia, telah mengikat 

perjanjian (mitsaq) individual secara kolektif 

dengan Tuhan serta telah mengenal dan 

mengakui Allah sebagai Tuhan.  

Hal ini berarti bahwa sebelum manusia 

memperoleh bentuk jasmaniah ia telah 

dilengkapi dengan kemampuan ilmu 

pengetahuan ruhaniah. 

Pada hakikatnya tujuan pendidikan Islam 

Al Attas lebih berorientasi pada Individu. Hal 

ini tidak hanya sebatas penekanan tetapi juga 

sebagai strategi yang jitu pada masa sekarang. 

Sebagaimana dikutip neither Wan Mohd Nor 

Wan Daud, Al Attas mengingatkan: Penekanan 

pada individu mengimplikasikan pengetahuan 

mengenai akal, nilai, jiwa, tujuan, dan maksud 

yang sebenarnya (dari kehidupan ini), sebab 

akal, nilai, dan jiwa adalah unsur-unsur inheren 

setiap individu, (sedangkan) penekanan 

terhadap masyarakat dan negara membuka pintu 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

77 

 

menuju sekularisme, termasuk di dalamnya 

ideology dan pendidikan secular (Wira Arifin 

Jamil, Abd. Basit, 2020). 

Dari pernyataan di atas, menjelaskan 

bahwa Al Attas sangat memberikan perhatian 

terhadap pengembangan individu-kebebasan 

individu karena tujuan tertinggi dan perhentian 

terakhir etika dalam perspektif Islam adalah 

untuk individu-individu itu sendiri. Sebagai 

agent moral manusia nantinya yang kelak akan 

di beri pahala atau azab pada hari perhitungan.  

Disisi lain, individu-individu itulah bagian dari 

masyarakat, ketika individu itu baik maka 

masyarakat yang merupakan kumpulan 

individu-individu pun akan baik. Sehingga dari 

sini sebenarnya pendidikan menjadi bagian 

penting dalam pembentukan struktur 

masyarakat yang baik. 

Dengan demikian tujuan pendidikan 

muslim adalah menciptakan manusia yang baik 

dan berbudi luhur, yang menyembah Allah 

dalam pengertian yang benar, membangun 

struktur kehidupan dunia sesuai 

dengan syari’ah dan melaksanakan untuk 

menjunjung imannya. Kalau di lihat secara 

cermat dari konsep pendidikannya Al Attas, 

maka tujuan akhir pendidikan adalah 

membentuk manusia paripurna (insan kamil). 

c. Sistem Pendidikan Islam 

Tujuan pendidikan merupakan proses 

untuk menjadikan seorang manusia yang baik. 

Sehingga sistem pendidikan Islam pun harus 

mencerminkan manusia. Adapun perwujudan 

tertinggi dan paling sempurna dari sistem 

pendidikan adalah universitas. Karena bagi al 

Attas, dari universitaslah di bangun metode, 

konsep dan tujuan, serta sistem pendidikan yang 

mencerminkan universal atau sempurna dan 

target pencapaian out put nya adalah “manusia 

yang sempurna” (al-insanul-kamil). 

Al Attas, mengkritik model-model 

universitas Barat yang tidak mencerminkan 

manusia, melainkan lebih mencerminkan 

Negara sekuler. Menurutnya, di Barat tidak 

ditemukan sosok manusia sempurna yang dapat 

dijadikan model untuk ditiru dalam hidup dan 

yang dapat memproyeksikan pengetahuan dan 

tindakan dalam bentuk universal sebagai 

universitas. Bagi Al Attas, hanya Islam yang 

mempunyai figur manusia universal, yaitu 

pribadi Nabi Muhammad Saw. Karena konsep 

pendidikan dalam Islam berkaitan dan 

berkenaan dengan manusia. Maka 

perumusannya sebagai satu sistem juga harus 

mengambil model manusia sebagaimana ada 

dalam pribadi Nabi Saw. Dengan demikian 

universitas Islam harus mencerminkan Nabi 

Saw. Dalam hal pengetahuan dan tindakan yang 

benar, dan fungsinya adalah untuk 

menghasilkan manusia, laki-laki dan perempuan 

yang kualitasya mendekati atau menyerupai 

Nabi. 

Dalam konteks pemikiran Al-Attas, sistem 

yang dimaksud adalah rangkaian yang tersusun 

dan saling berkaitan dari komponen yang 

bekerja untuk mencapai tujuan pendidikan 

yakni, manusia, ilmu pengetahuan dan 

universitas. Pengetahuan adalah pemberian 

Allah, the god given knowledge mengacu pada 

fakultas dan indra ruhaniah  lurus.manusia, 

sedangkan ilmu capaian mengacu pada fakultas 

dan indra jasmaniah-nya. 

Sementara Intelek (‘aql) nya adalah mata 

rantai penghubung antara yang jasmaniah dan 

yangruhaniah, karena ‘aql pada hakikatnya 

adalah substansi ruhaniah yang menjadikan 

manusia bisa memahami hakekat dan 

kebenaran ruhaniah. Bagi Al-Attas, sistem 

pendidikan dibagi dalam tiga tahapan (rendah, 

menengah, tinggi) ilmufardlu ‘ain diajarkan 

tidak hanya pada tingkat primer (rendah) 

melainkan juga pada tingkat sekunder 

(menengah) pra-universitas dan juga tingkat 

universitas. Pengetahuan inti pada tingkat 

universitas, di dasarkan pada beberapa konsep 

unsur esensial yaitu Manusia (insan), sifat 

agama (din) dan keterlibatan manusia di 

dalamnya, 

pengetahuan (‘ilmu dan ma’rifah), kearifan (hik

mah) dan keadilan(‘adl) mengenai manusia dan 

agamanya, sifat perbuatan yang benar (‘amal-

adab). 

Dan Konsep Universitas (kuliiyah-

jami’ah). Kandungan terperinci dari dua 

kategori tersebut pada tingkat pendidikan tinggi. 

adalah sebagai berikut : 

1. Fardu Ain (Ilmu-ilmu agama) 

a. Kitab Suci Al-Qur’an: pembacaan dan 

interpretasinya (tafsir dan ta’wil) 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

78 

 

b. Sunnah: kehidupan Nabi; sejarah dan 

risalah nabi-nabi terdahulu, hadis dan 

perawinya. 

c.  Syari’at: fiqih dan hukum; prinsip-

prinsip dan pengamalan Islam (Islam, 

Iman, Ihsan) 

d. Teologi (ilmu Kalam); Tuhan, Zat-Nya, 

Sifat-Sifat, Nama- Nama, dan perbuatan-

Nya (al-tauhid) 

e. Metafisika Islam (at-Tasawwuf-

irfan); psikologi, kosmologi dan 

ontologi; elemen-elemen dalam filsafat 

Islam (termasuk doktrin-doktrin 

kosmologis yang benar, berkenaan 

dengan tingkatan-tingkatan wujud) 

f.  Ilmu-ilmu bahasa (linguistik); bahasa 

Arab, tata bahasa, leksikografi dan 

sastra. 

2.  Fardu Kifayah 

Pengetahuan fardu kifayah tidak 

diwajibkan kepada setiap muslim untuk 

mempelajarinya, tetapi seluruh masyarakat 

muslim harus bertanggung jawab kalau tidak 

ada seorang pun yang mempelajarinya. 

Bagaimanapun juga ilmu ini penting untuk 

memberikan landasan teoritis dan motivasi 

keagamaan kepadaumat Islam untuk 

mempelajari dan mengembangkan segala ilmu 

pengetahuan ataupun Teknologi yang 

diperlukan untuk kemakmuran masyarakat. 

Dalam hal ini Al Attas membagi pengetahuan 

fardu kifayah menjadi delapan disiplin ilmu.   

a) Ilmu-ilmu Kemanusiaan 

b) Ilmu-ilmu Alam 

c) Ilmu-ilmu Terapan 

d) Ilmu-ilmu Teknologi 

e) Perbandingan Agama 

f) Kebudayaan dan peradaban Barat. 

g) Ilmu-ilmu Linguistik: bahasa-bahasa 

Islam, dan 

h) Sejarah Islam 

Walaupun begitu Al Attas tidak 

membatasi pengetahuan fardu kifayah hanya 

delapan disiplin ilmu saja. Tetapi tidak terbatas. 

Karena pada prinsipnya pengetahuan (ilm) itu 

sendiri adalah sifat Tuhan. 

d. Kurikulum Pendidikan Islam 

Al-Attas dalam hal ini tidak memberikan 

suatu definisi tentang kurikulum seperti 

kebanyakan para ahli pendidikan lainnya. Bagi 

Al-Attas, rumusan kurikulum itu merupakan 

suatu hal yang lebih mudah jika telah difahami 

definisi dan bentuk pendidikan dalam Islam. 

Menutut Al-Attas dalam penyusunan 

kurikulum pendidikan yang terlebih dahulu 

ditetapkan adalah ruang lingkup dan kandungan 

ilmu pada tingkat universitas. Langkah ini perlu 

karena dalam peemikirannya, perwujudan yang 

paling tinggi dan sempurna dalam sistem 

pendidikan Islam adalah pada tingkat 

universitas, maka formulasi kandungannya 

harus diutamakan. Dalam hal ini seperti apa 

yang dikatakannya. 

“ Ruang lingkup dan kandungan pada 

tingkat universitas harus lebih dahulu 

dirumuskan sebelum bisa diproyeksikan ke 

dalam tahapan-tahapan yang lebih sedikit secara 

berurutan ke tingkat-tingkat yang lebih rendah, 

mengingat tingkat universitas mencerminkan 

perumusan sistemasi yang paling lengkap dan 

paling tinggi, dan hanya jika hal ini bisa dicapai 

barulah dia akan menjadi model bagi yang 

berada dibawahnya. 

Apa yang selama ini ditiru dari dunia 

Barat yang menurutnya sekuler ialah menyusun 

kukulum dari tingkat-tingkat yang lebih rendah. 

Menurutnya, cara ini tidak akan pernah berhasil 

mengingat tidak adanya model yang sempurna 

dan lengkap dari keteraturan yang lebih tinggi 

untuk dijadikan kriteria bagi perumusan  ruang 

lingkup dan kandungannya. Pada pendidikan 

sekuler, gambaran mengenai manusia yang utuh 

itu memang tidak dimilikinya. 

Dalam rangka menggambarkan hubungan 

antar manusia, ilmu dan universitas, dapat 

dijelaskan dengan rangkaian hubungan sebagai 

berikut : 

 

 

 

 

Dengan skema itu Al-Attas ingin mengatakan 

bahwa semua ilmu datang dari Allah. Adapun 

yang membedakannya ialah cara datang dan 

fakultas indera yang  menerimanya. “Ilmu 

berian Allah mengacu pada fakultas dan indera-

indera Ruhaniah manusia, sementara ilmu 

capaian mengacu pada indera jasmaniahnya”.  

Karena Aql menurutnya sebagai substansi 

ruhaniah yang menjadikan manusia mampu 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

79 

 

memahami hakikat dan kebenaran ruhaniah, 

maka intelek (aql) akan bertindak sebagai 

penghubung antara yang jasmaniah dan 

ruhaniah. Demikian juga, karena ilmu berian 

Allah yang dideskripsikannya sebagai ilmu-ilmu 

agama itu mutlak bagi pembimbingan dan 

penyelamatan manusia, maka mempelajari ilmu 

ini hukumya fard’ain, atau wajib atas semua 

Muslim. Sedangkan terhadap “ilmu capaian” 

sifatnya fard kifayah, hanya bagi sebagian 

Muslim. Berkaitan dengan kurikulum, maka 

ilmu-ilmu agama mutlak harud diadakan pada 

seluruh tingkat pendidikan. 

Sehubungan dengan ilmu-ilmu rasional, 

intelektual dan filosofis, setiap cabang mesti 

diserapi dengan unsur-unsur dan konsep-konsep 

kunci islam setelah unsur-unsur dan konsep-

konsep kunci asing dibersihkan dari semua 

cabangnya. Proses ini meliputi islamisasinya. 

Islamisasi ilmu berarti pembebasan ilmu dari 

penafsiran-penafsiran yang didasarkan 

padateologi sekuler dan dari makna-makna serta 

ungkapan manusia – manusia sekuler. 

Oleh karena itu, pendidikan islam harus 

diambil dari hakikat manusia yang bersifat 

ganda (dual nature), aspek fisiknya lebih 

berhubungan dengan pengetahuannya mengenai 

ilmu-ilmu fisikal dan teknikal, atau fardu 

kifayah sedangkan keadaan spiritualnya 

sebagaimana terkandung dalam istilah-istilah 

ruh, nafs, qalb dan ‘aql lebih tepatnya 

berhubungan dengan ilmu-ilmu inti atau 

fardhu’ain. 

e. Metode Pendidikan Islam 

Salah satu karakteristik pendidikan dan 

epistomologi Islam yang dijelaskan secara tajam 

dan dipraktekkan oleh Al-Attas adalah apa yang 

dinamakannya sebagai metode tauhid dalam 

ilmu pengetahuan. Dia mengamati bahwa dalam 

keseluruhan sejarah kebudayaan, keagamaan 

dan intelektual islam, tidak terdapat zaman 

khusus seperti yang dialami oleh barat yang 

ditandai dengan dominasi sistem-sistem 

pemikiran yang berdasarkanmaterialisme atau 

idealisme yang didukung oleh pendekatan dan 

posisi metodologis, seperti empirisme, 

rasionalisme, pragmatisme dan positivisme yang 

bergerak maju mundur dari abad ke abad dan 

muncul silih berganti hingga kini. 

Sebaliknya, Al-Attas menemukan bahwa 

representasi tradisi Islam juga telah 

mengaplikasikan berbagai metode di dalam 

penyelidikan mereka, seperti religius dan 

ilmiah, empiris dan rasional, deduktif dan 

induktif, subyektif dan obyektif tanpa 

menjadikan salah satu metode lebih dominan 

dari yang lain. Metode tauhid ini menyelesaikan 

problematika dokotomi yang salah, seperti 

antara aspek obyektif dan subyektif ilmu 

pengetahuan. Al-Attas menerangkan bahwa 

yang obyektif dan subyektif tidak dapat 

dipisahkan, sebab hal itu merupakan aspek dari 

realitas yang sama sehingga satu sama lain 

saling melengkapi. 

Tentang metode ini, Al-Attas juga 

memberikan perumpamaan bahwa seorang 

arsitek akan dapat bersikap obyektif jika 

mengetahui rumah yang telah didesain, seperti 

bentuk, tinggi, lebar, panjang dari tiap bagian, 

sebagaimana materi dan segala sesuatu yang 

diperlukan. Namun, dia tidak akan mengetahui 

keadaaan yang sebenarnya dari rumah itu 

sebelum berdiam di rumah tersebut. Hanya 

dengan mendiami rumah tersebut dia dapat 

mengetahui ruangan mana yang lebih nyaman 

pada saat itu. Penilaian subyektif ini tidaklah 

menghilangkan aspek luar yang obyektif dari 

pengetahuan mengenai rumah. 

Ciri-ciri metode pendidikan Al-Attas yang 

lain adalah penggunaan metafora dan cerita 

sebagai contoh atau perumpamaan, sebuah 

metode yang banyak digunakan dalam al-

Qur’an dan hadist. Para ulama, khususnya para 

sufi menggunakan cara-cara ini sebagai bagian 

integral dari pedagogi mereka. Efektifitas 

metode ini pun tidak diragukan lagi di dalam 

sejarah barat. 

 

Relevansi Pemikiran Naquib Al-attas 

terhadap  Pendidikan Islam di Indonesia 

Fakta membuktikan bahwa di Indonesia 

sekarang ini banyak mengalami krisis di 

berbagai bidang atau krisis multi dimensi, dari 

krisis ekonomi hingga krisis ahlak, kita dapat 

melihatnya dari berbagai masa baik media cetak 

maupun elektronik. 

Memiliki ahlak yang baik merupakan cita-

cita semua orang, tetapi fenomena yang dapat 

kita lihat dan rasakan korup melanda diberbagai 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

80 

 

bidang, kejahatan ada disetiap tempat dan 

waktu, pelakunya dari orang tua sampai anak-

anak. Hal ini membuat hati kita terasa miris dan 

terenyuh. Padahal semua ini bukan merupakan 

tujuan atau bahan dari kurikulum dalam dunia 

pendidikan lebih khusus lagi bagi pendidikan 

Islam di Indonesia (Hamidah et al., 2019). 

Satu contoh dari jenis pendidikan di 

Indonesia adalah madrasah yang terdiri dari 

Madrasah Tsanawiyah dan Aliyah. Dalam 

sistem pendidikan ini juga memiliki tujuan 

untuk menciptakan insan yang bertaqwa kepada 

Allah Swt, berahlak mulia dan berbudi luhur 

demi kebahagiaan dunia dan akhirat. Hal ini 

senada dengan apa yang dipikirkan oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas yang menandaskan 

bahwa pendidikan itu untuk menciptakan 

manusia yang beradab berahlakul karimah 

sebagaimana yang telah dicontohkan Rasulullah 

Saw (Siregar, 2020). 

Pembentukan ahlak yang mulia akan lebih 

mudah diciptakan pada sekolah-sekolah Islam 

mengingat alokasi jam pelajaran tentang 

keislaman yang berisi tentang ajaran-ajaran 

kebaikan atau sering juga disebut ajaran 

keakhiratan lebih banyak dibandingkan dengan 

alokasi jam pelajaran umum. Al-Attas 

memprioritaskan ahlakul karimah itu dimiliki 

oleh individu-individu dari masyarakat yang 

ada, kalau setiap individu-individu telah 

memiliki ahlak yang baik niscaya akan lebih 

mudah untuk memperbaiki keadaan masyarakat 

yang telah terpuruk. Individu disini tidak 

pandang bulu, baik itu pemerintah maupun 

rakyat jelata. 

Suasana di atas berbeda dengan suasan di 

sekolah-sekolah umum, disini merupakan 

kebalikan dari sekolah Islam. Di SLTP atau 

SMU alokasi untuk pelajaran agama Islam 

relatif sedikit sekali, mereka lebih berorientasi 

pada isi otak agar lebih pintar tetapi menomor 

duakan isi hati (budi pekerti yang luhur). 

Padahal sepandai apapun manusia harus tetap 

memiliki ahlak yang baik (budi pekerti), 

sehingga kehidupan dunia ini akan seimbang, 

seiring sejalan, serasi dan sejahtera. 

Tujuan pendidikan baik itu pendidikan 

Islam maupun pendidikan umum semua 

memiliki tujuan yang sama yaitu untuk 

menciptakan manusia yang sempurna atau insan 

kamil(Sawaluddin et al., 2019). Al-Attas telah 

melakukan jihad intelektual yang berikhtiar 

mendesain suatu sistem pendidikan Islam 

terpadu dengan sinaran adab, dan ta’dib sebagai 

kata kuncinya. Hal tersebut dapat dilihat dengan 

jelas dari makna pendidikan yang dirumuskan 

yaitu “Pengenalan dan pengakuan yang secara 

berangsur-angsur ditanamkan di dalam diri 

manusia, tentang tempat-tempat yang tepat dari 

segala sesuatu didalam tatanan penciptaan 

sedemikian rupa sehingga membimbing kearah 

pengenalan dan pengakuan tempat Tuhan yang 

tepat didalam tatanan dan keperiadaan.” Dan 

tujuan pendidikan yang dirumuskannya yakni 

mewujudkan manusia yang “baik” yaitu 

manusia universal atau insan kamil. Term insan 

kamil merupakan term yang sangat penting 

dalam konteks keberagamaan Islam, di mana ia 

memiliki dua makna : Pertama, manusia 

seimbang yang memiliki keterpaduan dua 

dimensi kepribadian sekaligus. Yaitu 

(1) Dimensi isoterik vertikal yang intinya 

tunduk dan patuh kepada Allah SWT, 

(2) Dimensi eksoterik dialektikal 

horisontal yakni membawa misi dan visi 

keselamatan bagi lingkungan sosialalamnya. 

Kedua, manusia seimbang dalam kualitas pikir, 

dzikir dan amalnya. 

Syed. Moh. Naquib Al-Attas merupakan 

salah satu pemikir yang mencoba mengajukan 

buah pikirannya, tentang konsep makna dan 

tujuan pendidikan dengan konsep ta’dib. Hal ini 

rupanya perlu untuk dijadikan bahan 

perenungan bagi kita semua, untuk menerapkan 

konsep yang telah dirumuskan oleh Al-Attas, 

sebagai sumbangsih dalam dunia pendidikan. 

Karena arti dari kata ta’dib di atas sebagaimana 

hadits berikut : 

 تاديبي فاحسن ربي ادبنى

“Tuhanku telah mendidikku dengan demikian 

menjadikan pendidikanku yang terbaik”. “My 

lord educatien me, and also made may 

education most excellent. 

Adalah mendidik yang telah tertuju pada 

penyempurnaan akhlak budi pekerti, siapa tahu 

dengan menerapkan konsep ini kerusakan moral 

yang melanda dunia pendidikan lambat laun 

bisa kita perbaiki, jika dilihat dari maknanya 

saja sebagaimana tersebut di atas maka secara 

otomatis (dengan sendirinya) tujuan yang ingin 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

81 

 

dicapai adalah cerminan dari makna tersebut 

yaitu menciptakan manusia yang beradab, 

berakhlaqulkarimah dan berbudi pekerti yang 

luhur. 

Sementara itu, perkembangan pemikiran 

pendidikan Islam di tanah air selama ini 

agaknya belum bisa tumbuh secara 

menggembirakan. Hal ini disebabkan karena 

tradisi pemikiran yang belum mengakar secara 

mendalam pada kebanyakan orang, di samping 

belum adanya kesiapan umat untuk menerima 

ide-ide baru secara terus menerus. Oleh karena 

itu sebagai generasi muda yang berkonsentrasi 

pada dunia pendidikan marilah kita berusaha 

menyelesaikan problem-problem pendidikan 

yang muncul akhir-akhir ini (Sawaluddin et al., 

2018). 

Manusia adalah makhluk 

rasional (hayawan natiq), sehingga mereka 

mampu merumuskan makna-makna yang 

melibatkan penilaian, pembedaan dan 

penjelasan. Kenyataan ini tidak tepat dikaitkan 

dengan istilah tarbiyah, karena tarbiyah lebih 

bermakna pemeliharaaan dan melatih (yang 

biasanya terjadi karena hubungan kepemilikan) 

yang tidak hanya dapat diberlakukan kepada 

manusia, melainkan juga berlaku pada hewan 

dan rumbuh-tumbuhan, sedangkan adab berarti 

pembinaan yang khas berlaku pada manusai. 

Istilah yang digunakan untuk pendidikan dan 

proses pendidikan harus membawa gagasan 

yang benar mengenai pendidikan tersebut, 

dengan demikian juga mengenai segala sesuatu 

yang berkaitan dengan proses pendidikan 

(Sawaluddin, Koiy Sahbudin Harahap, Imran 

Rido, 2022). Oleh karena itu menurut Al-Attas 

istilah yang berlaku selama ini harus diuji secara 

kritis dan jika perlu diganti dengan pilihan. 

Istilah yang lebih tepat dan benar. Istilah 

“tarbiyah” tidak cukup representatif untuk 

pendidikan tetapi telah berlaku secara “salah 

kaprah”. Kata ta’dib” lebih luas cakupannya, 

karena meliputi pengetahuan (’ilm-

ma’rifah), mengajarkan (ta’lim) dan 

pengasuhan (tarbiyah). 

Bagi Al-Attas sebagaimana pandangannya 

tentang pentingnya bahasa, kesalahan semantik 

dalam memahami konsep pendidikan dan proses 

pendidikan mengakibatkan kesalahan isi, 

maksud dan tujuan pendidikan. Dan kesalahan 

itu mengakibatkan kemunduruan, ketertinggalan 

dan kebodohan umat Islam. Adapun kenyataan 

yang membela relevansi istilah tarbiyah untuk 

pendidikan dengan mengutip Q.S al-Isra’ : 24 

menyatakan bahwa kata “rabba” dalam ayat 

tersebut tidak berarti pendidikan, tetapi kasih 

sayang. 

Selanjutnya, pembahasan tentang 

pendidikan harus berhubungan dengan hakekat 

manusia yang memiliki dua dimensi, tidak 

hanya dikaitkan dengan aspek fisiknya, karena 

pada aspek fisik itu terdapat aspek 

kebinatangan. Sebagaimana disebutkan, 

manusia adalah hewan rasional (ration animal, 

hayawan natiq). Yang dimaksud “rasional” 

adalah kapasitas untuk dapat memahami 

pembicaraan dan kemampuan yang bertanggung 

jawab atas perumusan makna, termasuk 

penilaian, pembedaan, perincian dan penjelasan 

serta berkait dengan penyampaian kata-kata atau 

ungkapan (Harahap & Rajab, 2022). 

Setelah dilaksanakannya konferensi dunia 

pertama tentang pendidikan yang dilaksanakan 

di Mekkah pada April 1971. Nampaknya 

masyarakat dunia belum juga dapat menerima 

pemikiran Al-Attas sepenuhnya, mereka 

menerimanya dengan kompromis, hal ini 

menimbulkan penolakan Al-Attas tentang 

penerimaan yang kompromis ini ketika 

dilaksanakannya konferensi dunia kedua tentang 

pendidikan yang dilaksanakan di Islamabad 

pada tahun 1980. Selama ini dunia pendidikan 

Islam kita menggunakan istilah tarbiyah yang 

banyak memunculkan tujuan-tujuan pendidikan 

yang disesuaikan dengan tokohtokoh 

pencetusnya dan kebanyakan mereka 

mengelompokkan tujuan sesuai kategori-

kategori yang mereka buat. Misalnya saja ada 

tujuan umum dan tujuan khusus, karena terlalu 

banyak tujuan yang ingin dicapai, dan saling 

berbeda antara instansi yang satu dengan yang 

lainnya, walaupun pada intinya pada akhirnya 

adalah kembali pada Allah, namun nampaknya 

hal itulah yang sering membuat masyarakat 

kebingungan dan bertanya sesungguhnya mau 

dibawa kemana dunia pendidikan kita (Harahap 

& Husti, 2022). 

Menurut al-Attas ”The aim of Education 

in Islam is to Produce a good man. tujuan 

pendidikan Islam adalah untuk menciptakan 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

82 

 

manusia yang baik,” bukan warga negara yang 

baik. Baik di sini meliputi kehidupan spiritual 

dan material manusia. Dari sini tersirat bahwa 

tujuan pendidikan Islam untuk mengabdi kepada 

Tuhan (Allah) sebagaimana perjanjian awal 

yang disepakati manusia dengan-Nya. Sejalan 

dengan tujuan tersebut maka filosofis 

pendidikan Islam bertujuan sesuai dengan 

hakikat penciptaan manusia yaitu agar manusia 

menjadi abdi Allah SWT yang patuh dan setia. 

Tujuan ini tidak mungkin tercapai secara utuh 

dan sekaligus, melainkan memerlukan proses 

dan pentahapan (Sawaluddin, Koiy Syahbudin, 

Imran Rido, 2022).  

Tujuan pendidikan sebagaimana di atas 

memiliki ciri-ciri sebagai berikut : 

a. Mengarahkan manusia agar menjadi khalifah 

Tuhan di muka bumi dengan sebaik-baiknya, 

yaitu melaksanakan tugas-tugas 

memakmurkan dan mengolah bumi sesuai 

dengan kehendak Tuhan. 

b. Mengarahkan manusia agar seluruh 

pelaksanaan tugas kekhalifahannya di muka 

bumi dilaksanakan dalam rangka beribadah 

kepada Allah sehingga, tugas tersebut terasa 

ringan dilaksanakan. 

c. Mengarahkan manusia agar berakhlak mulia 

sehingga ia tidak menyalahgunakan fungsi 

kekhalifahannya. 

d. Membina dan mengarahkan potensi akal, 

jiwa dan jasmaninya, sehingga ia memiliki 

ilmu, akhlak dan keterampilan yang semua 

ini dapat digunakan untuk mendukung tugas 

pengabdian dan kekhalifahannya. 

e. Mengarahkan manusia agar dapat mencapai 

kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. 

Manusia yang memiliki ciri-ciri tersebut 

di atas secara umum adalah manusia yang baik. 

Atas dasar ini dapat dikatakan bahwa para ahli 

pendidikan Islam pada hakikatnya sependapat 

bahwa tujuan umum pendidikan Islam ialah 

terbentuknya manusia yang baik. Yaitu manusia 

yang beribadah kepadaAllah dalam rangka 

pelaksanaan fungsi kekhalifahannya di muka 

bumi (Harahap & Rajab, 2022). 

Kalau menurut penulis akar dari 

kebingungan kita selama ini adalah 

mengkiblatkan kita pada dunia Barat dalam 

bidang pendidikan, mereka (bangsa Barat) telah 

memisahkan agama dari segala persoalan di 

dunia ini sehingga muncul paham sekularisme. 

Jika hal ini kita konsumsi, dan kita terapkan 

pada dunia pendidikan kita jelas akan 

memunculkan dikotomi pendidikan yang telah 

kita jalani selama ini, dan kita tidak akan bisa 

lepas dari masalah ini kalau kita meniru bangsa 

Barat tetapi kita jangan lupakan budaya kita, 

kita bangsa Timur memiliki budaya, ciri khas 

tersendiri budaya Islam yang diturunkan oleh 

Allah kepada rasul-Nya dalam bentuk-bentuk 

yang termuat dalam al-Qur’an (Nuryamin, 

2022). 

Perlu kiranya bagi kita untuk 

merenungkan kembali, berfikir kembali 

(rethinking) untuk menemukan hakekat 

pendidikan Islam dan hakekat tujuan pendidikan 

Islam kita. Konsep pemikiran Al-Attas tentang 

makna dan tujuan pendidikan Islam patut kita 

pertimbangkan sebagai solusi bagi berbagai 

problem yang kita hadapi sekarang ini. Agar 

kita (warga negara Indonesia) dapat 

mencapaiapa yang sesungguhnya kita inginkan 

yaitu bahagia di dunia dan akhirat. 

Mengenai kelemahan dari konsep 

pemikiran Al-Attas yang dapat 

penulis ungkapkan adalah beliau tidak mengenal 

pembaharuan, baginya ajaran Islam 

telah bersifat total dan final yang ada hanya 

pemurnian. Hal ini yang menurut Aminullah El 

Hady mengkategorikannya sebagai pemikir 

yang tradisionalis atau neo tradisionalis. Dan 

bagi kita apa yang telah diungkapkan oleh Al-

Attas padabab sebelumnya terlalu filosofis, 

panjang, abstrak, sulit ditangkap, dan 

sulit dioperasionalkan. Tetapi demikian itu 

merupakan wahana berpikir bagi 

setiap manusia. Dan merupakan kelebihan dari 

pemikiran Al-Attas yang 

berusaha mengembalikan kemurnian ajaran 

Islam, dan sesuai pula dengan 

Filsafat Pendidikan Islam kita (Wira Arifin 

Jamil, Abd. Basit, 2020). 

Kesimpulan  

Bagaimanapun hebatnya pemikiran 

seseorang pasti memiliki kekurangan dan tidak 

sempurna, tak terkecuali paradigma pendidikan 

Islam yang diformulasikan oleh Al-Attas. 

Namun apa yang digagasnya merupakan suatu 

komoditi berharga bagi pengembangan dunia 

ilmu pendidikan Islam, baik dalam dataran 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 2. Juni 2023 

 

83 

 

teoritis maupun praktis. Demikian pula dengan 

gagasan tentang Islamisasi ilmu pengetahuan 

adalah ide yang penting untuk diperhatikan 

secara positif. Hal tersebut bermuara pada 

tujuan agar menghindarkan umat manusia dari 

kesesatan disebabkan oleh ilmu yang sudah ada 

terpola secara filsafat Barat yang sekuler. 

Selanjutnya bagaimana konsepsi tersebut 

menemukan formatnya secara konkrit dan 

operasional. 

Secara akademis pemikiran kritis dan 

inovatif seperti yang dilakukan Al-Attas, dalam 

konteks demi kemajuan dunia pendidikan Islam 

merupakan suatu keniscayaan, conditio sine 

quanon untuk ditumbuhkembangkan secara 

terus menerus. Hal tersebut merupakan 

konsekwensi dan refleksi rasa tanggung jawab 

manusia yang memiliki fungsi dan tugas utama 

sebagai Abdullah dan Khalifatullah. 

Al-Attas berpendapat bahwa ilmu 

pengetahuan dapat diperoleh manusia melalui 

suatu prosesintuitif. Hal ini dapat dimengerti 

karena semua yang tampak dan merupakan 

realitas adalah Tuhan. Dari Tuhan inilah adanya 

pancaran, atau dengan kata lain melimpah 

menjadi wujud-wujud yang sangat banyak, yang 

diantaranya adalah ilmu pengetahuan. 

Hal ini juga diperkuat dengan pandangan 

al-Attas bahwa Islam baginya adalah way of 

life atau jalan hidup yang terlengkap. Sedangkan 

dalam kaitan dengan tujuan sejati hidup 

manusia, adalah untuk menjalankan ibadah atau 

berbakti kepada Allah SWT 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, A. (2021). Konsep Ta’dib Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan 

Implikasinya dalam Pendidikan Islam. AN 

NUR: Jurnal Studi Islam, 13(1), 32–50. 

https://doi.org/10.37252/an-nur.v13i1.98 

Hamidah, L., Siregar, S., & Nuraini, N. (2019). 

Kepribadian Guru Pendidikan Agama 

Islam Menurut Buya Hamka. Tarbiyah : 

Jurnal Ilmiah Kependidikan. 

https://doi.org/10.18592/tarbiyah.v8i2.266

8 

Harahap, K. S., & Husti, I. (2022). Desain 

Pendidikan Aqidah Spritual dalam Hadits 

dan Kurikulumnya. Journal of Islamic 

Education El Madani, 1(2), 83–98. 

Harahap, K. S., & Rajab, K. (2022). Analysis of 

Islamic Educational Policy : Al-Tanzim: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 

06(01), 54–64. 

Hasib, K. (2020). Konsep Ins ā n Kulli menurut 

Al-Attas. Tasfiyah, 4(2). 

Hikmawati, F. (2020). Metodologi Penelitian. 

PT RajaGrafindo Persada. 

Nuryamin. (2022). Perspektif pemikiran syed 

muhammad naquib al- attas tentang 

pendidikan yang beradab. Tamaddun, 3(1), 

1–14. 

Nuryanti, M., & Hakim, L. (2020). Pemikiran 

Islam Modern Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin, 22(1), 73. 

https://doi.org/10.22373/substantia.v22i1.5

531 

Rachmawati, D. E., & Purwandari, E. (2022). 

Proses Ta’dib sebagai penguatan aplikasi 

pendidikan Islam di Indonesia: Pendekatan 

Systematic Literature Review. Tawazun: 

Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 175. 

https://doi.org/10.32832/tawazun.v15i2.72

72 

Rafiyanti Paramitha Nanu. (2021). Pemikiran 

Syed Muhammad. Naquib Al-Attas 

Terhadap Pendidikan di Era Modern. 

Jurnal Tarbawi, 05(02), 14–29. 

Rakhmat, A. T. (2020). Konsep Pendidikan 

Muhammad Naquib Al-Attas. Taklim: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(2), 

89–102. 

Rizqi Fauzi Yasin. (2017). Konsep pendidikan 

Islam Menurut Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas. Jurnal Pendidikan Islam 

Rabbani, 1(2), 247–257. 

Sawaluddin, Koiy Sahbudin Harahap, Imran 

Rido, I. A. S. (2022). The Islamization of 

Science and Its Consequences : An 

Examination of Ismail Raji Al-Faruqi ’ s 

Ideas Europeans seized the opportunity and 

attained the golden peak previously held by 

Islam . 3 realized how backward Islamic 

Civilization was and aspired to r. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam (Journal of 

Islamic Education Studies), 10(2), 115–

128. 

Sawaluddin, Koiy Syahbudin, Imran Rido, S. R. 

(2022). Creativity on Student Learning 



Journal of Islamic Education El Madani 

e ISSN 2827-7767  

Volume 2. Nomer 1. Juni 2023 

 

84 

 

Outcomes in Al-Quran Hadith Subjects. 

Journal of Innovation in Educational and 

Cultural Research, 3(2), 257–263. 

https://doi.org/10.46843/jiecr.v3i2.106 

Sawaluddin, S., Harahap, K. S., Syaifuddin, M., 

Zein, M., Sainab, S., & Latif, S. A. (2019). 

Development of the Potential Senses, 

Reason, and Heart According to the 

Qur’an and its Application in Learning. 

https://doi.org/10.2991/aes-18.2019.114 

Sawaluddin, S., Hitami, M., Darussamin, Z., & 

Sainab, S. (2018). The Potential of the 

Senses in Al-Quran as the Basic Elements 

of the Human Physic and Its Application in 

Learning. https://doi.org/10.2991/icie-

18.2018.28 

Siregar, S. (2020). Hubungan Potensi Indra, 

Akal, Dan Kalbu Dalam Al-Qur’an 

Menurut Para Mufassir. Al-Banjari : Jurnal 

Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman. 

https://doi.org/10.18592/al-

banjari.v19i1.2185 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian 

Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta. 

Suwandi. (2021). Analisis Data Research dan 

Development Pendidikan Islam. Journal of 

Islamic Education El Madani, 1(1), 43–55. 

Wira Arifin Jamil, Abd. Basit, B. (2020). 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

KONTEKS MASYARAKAT MODERN 

(Studi Atas Pemikiran Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas). UMJ-PA. 

http://repository.umj.ac.id/2355/ 

Yakin, A. (2018). Pendidikan Islam Perspektif 

Muhammad Naquib Al-Attas. MAHAROT: 

Journal of Islamic Education, 2(2), 1–24. 

Zulham Effendi. (2020). Pemikiran Pendidikan 

Muhammad Naquib Al-Attas. WARAQAT : 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 2(2), 14. 

https://doi.org/10.51590/waraqat.v2i2.61 

 

      

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


